
  

 

 

 

 ظنسوءپر عههای وطنی و رنجِ دانایی در جامپگلم

 

 سازی برای اتحادِ عمل یافته و مانع گسترش سازی، تردیدِ باب برچسب در تحلیلی

 

 مهدی مطهرنیا

در دشواریِ سخن گفتنِ اجتماعی ما چیزی بیش از اختلافِ دیدگاه نهفته است: یک عادتِ 

. هر به نمایش می گذاردمثابه ابزارِ محافظتِ خویش  را بهای از نفیِ دیگران  فرهنگی که گونه

در  -ای شخصی  خواه نقدی ظریف، خواه نظری تازه، خواه تجربه -که برخیزد وسخنی بگوید 

کنان، با شتاب و پرطمطراق  گشاید، بخشی از جمع، قضاوت ای که زبان می همان لحظه

 د: نزن برچسب می

 ، «از خودشان است» -

 ، «اند وابسته» -

 ، «اندسوپاپ اطمینان» -

 ، «انددشمن یعصا» -

  ،«نفوذی اند» -

 ، «غرب گدا هستند» -

 ، «نما اپوزیسیون» -

 ، و «جاسوسِ فرهنگی» -

 

مثابه فضیلتِ  اندازِ خود را بهکه توضیح دهند، تطهیرِ چشم صدها عنوانی که بیش از آن

 ؛فراتر از ردّ یک سخن یا ردّ یک فرد استکنند. این عملِ زبانی و نمادین،  اخلاقی اعلام می

 طور سیستماتیک، هر نوآوریِ فکری و هر تلاشِ متحد آن نوعی فیلترینگِ اجتماعی است که به

  .سازد گیرد و ضعیف می ای را نشانه میکننده

 

 کوشم این پدیده را از سه رهیافتِ درآمیخته بنگرم:  در این متن می

 تاریخِ فرهنگیِ ما،  -１

 شناسیِ فردی و جمعیِ پدیدآورندگانِ تردید، و نروا -１

 دهیِ عملی اجتماعی و توانِ سازمان سرانجام پیامدِ جمعیِ این عادت بر سرمایه１  -１

طور ضمنی از ابزارهای مفهومیِ توکویل، نیچه، فوکو، هگل و  . در سراسرِ بحث، بهاست

فروم بهره خواهم جست تا هم تحلیل غیراکادمیکِ ما غنای نظری یابد و هم در بافتِ ادبی  اریک

 .بنشیند -که طالبِ عمق و طنینِ معنایی است  - مد نظر نویسندهو تحلیلیِ 

 

 فرو ای در خودکنم: کسی که با چهره آورم، از آن نمادِ ادبی استفاده می را می« گلمپ»وقتی 

 واسطه１ ، و به«من می دونم، نمی شود»، «فایده است بی»، «شود نمی» :گوید رفته همواره می

کند. گلمپ نه فقط فردی  راستا با روندهای ناامیدساز عمل می این تنه زدن به امید جمعی، هم

در متنِ یک داستان است؛ او نمادی از نوعی سخنگویی است که با هر نویدِ امیدبخش، نخستین 

ما، این نقشِ ادبی گسترش یافته و به یک  ردیدِ ساختاری است. اما در جامعه１العملِ او تعکس

 صورت خودکار و پیشاپیش تلاش می هایی که به نقشِ نهادی و فرهنگی بدل شده است: گروه

اند، ها اغلب ساده و قابل فهمنمایی کنند؛ و از آنجا که برچسبکنند هر نوید را با برچسبی سیاه

  .کننداجتماعی و محافلِ روزمره گردش می شبکه１تر در  راحت



  

 

این که فرد در زندگی خود و در گستره حیات خویش فراز و نشیب های گوناگونی داشته باشد، 

طبیعی است. تجربه زیسته شده همه افراد در همه زمان ها و در همه مکان ها کم و بیش پرتلاطم 

ر کامل و به صورت تمام قد، پشتیبانی دریافت کنند است. این که همه افراد نیز از همه افراد دیگ

و یا همه موارد ورودی ها و خروجی های حیات آن ها مورد پذیرش همگانی باشد، امری 

در چنین گستره پرپهنایی کار گروه هایی از این دست ساده است. با توجه به غیرممکن است. 

ر زندگی افراد هدف سود برده و جامعه مخاطب متنوع و سیال خود، از این سیالیت موجود د

بر حسب نیاز و شناسایی انجام یافته، خوراک مورد نیاز برای ایجاد ناامیدی، تخریب و ... را 

برای افراد و جوامع و موضوعات هدف از طریق شبکه های ارتباطی متنوع در این فضای 

 متکثر انتشار می دهند. 

 

مدرنِ  ردّ پایش را از مناسبات قدرتِ سنتی تا تجربه１های تاریخیِ این پدیده را اگر جوییم، ریشه

یابیم. توکویل، در تحلیلِ خود از جوامعِ های ایدئولوژیک می های دلبستگیها و  شکست

سازی  تمایلی که در دلِ جمع به همسان. دادهشدار می« استبدادِ اکثریتِ نرم»نسبت به نوظهور، 

سازی  اما در متنِ ما، این تمایل با تاریخِ دشوار اعتماد .می انجامداختلافاتِ سازنده  تضعیفو 

 تلاقی کرده است: 

 دولتِ ناپایدار،  -

 ها،  سرکوب تجربه１ -

 های ایدئولوژیک، و  قطبی دو -

 های تحریم و انزوا  دوره -

سازد. در  اند که اکنون هر سخن متفاوت را مشکوک می همگی در حفرِ گودالی نقش داشته

، یشود و نه در ایمانِ فردگفت آزادی در مناسباتِ اجتماعی محقق می هگلی که میاینجا، فهمِ 

های اعتمادِ نهادی، به فقدانِ آزادیِ گفتار تبدیل  کند تا دریابیم چگونه فقدانِ زمینه کمک می

 انداختنِ  خطر معنای به اند، گفتنِ چیزی تازه به های خیالی اتحادِ عمل سست شود: وقتی بسترمی

  .گردد گیرانه باب می شود، و بنابراین زبانی دفاعی و مچامنیتِ اجتماعیِ فردی تعبیر می

 

شناختیِ جامعه  گونه است؟ اریک فروم در تحلیلِ روان چه« صفتی گلمپ»شناسیِ  اما روان

کنند. در  نوسان می« تمایل به وابستگی»و « تمایل به رهایی»گفت آدمیانِ معاصر بین  می

زده است، تندرویِ تمایل به وابستگی غالب  سیاست و اقتصاد پیوسته بحران جوامعی که تجربه１ 

شود: افراد در پی یافتنِ محلّی امن برای شناسایی خود )گروه، مرام، ایدئولوژی( هستند و می

زنی تبدیل به  شود. بنابراین برچسبهم زند، تهدید تلقی می  جزئی را بهِ هر صدا که این هویت

وار بود، هشدار  چه منتقدِ اخلاقِ توده شود. نیچه اگرسازوکاری برای محافظتِ هویتِ جمعی می

کند.  های زنده را طرد می که در پی ترس از فردیت، ارزش« روحِ بردگی»داد نسبت به می

ایش می نیچه می گفت: اخلاق جمعیت بی فردیت، اخلاقی که از ترس و همرنگی کورکورانه ز

دقیقا نمودی از این روحِ بردگی است: « گلمپ»خلاقیت و أراده آزادی را نابود می کند پذیرد،

 این اخلاق بر: .برد ها پناه می هراسد و به نفیِ نوید او از رهایی می

 

 پیروی -

 موافقت  -

 ترس از متفاوت بودن  -

 



  

برچسب زنی، نفی هر  بنا شده است. از این رو است که در این جا می گویم: گلمپ صفتی،

سخن تازه، همگی ریشه در اخلاق توده وار نیچه ای دارد. او از نظریه پردازان اصلی نظره 

 است. « اخلاق توده وار»یا « 1اخلاق گله ای»

 

های قدرت را  خواند: چگونه گفتارها ساختار کو اما ما را به بازیِ قدرت و دانش فرا میوفُ

 تواند گفتماناست که می« نرم»سازی یک تکنیکِ قدرتِ  ما، برچسبکنند؟ در متنِ بازتولید می

اگر »است:  نرمال سازیها را مرزبندی و مراتبِ مشروعیت را تعیین کند. هر برچسب نوعی 

؛ این حکمِ نرمی است که در بافتِ «فایده استحرفِ دیگری وابسته است، پس شنیدنش بی

دقیقا نرمال سازی رفتار یا  2برچسب کند.  د میروزمره، دسترسی به میدانِ عمل را محدو

 هویت فرد نیست، به این معنا که :

 

 فرد را در یک قالب هنجاری قرار می دهیم.  -

 او را به نوعی بودن یا نوعی نبودن تقلیل می دهیم. و سپس  -

 این قالب را مبنای قضاوت قرار می دهیم.  -

 

اند،  ساز را تسریع کردهل ای ما روندِ نرما رسانه های اجتماعی و فضای افزون بر این، شبکه

 ها در قالبِ شِرِ یک پیام کوتاه یا کپشنِ یک پست، به سرعت منتشر و تجدید میزیرا برچسب

  .سپارند شوند و بارِ تبیینِ پیچیده را به برچسبِ ساده می

 

ر یک د، ابزاری برای اعمال هنجار و وادار داشتن فرد به تقلیل پذیری برچسب» به این ترتیب 

ابود نتبدیل و جامعه را از طریق دربند کشیدن افراد خلاق و پویا از درون « قالب پیش ساخته

  می سازد. اتحاد عملی را ناممکن و هر گونه احتمالی در این زمینه را مسدود می نماید.

 

تی وق است: سانسوریِ جمعی نخست، تحلیلِ خود .و خطرناک دارد این فرایند دو پیامدِ مهم

گیرند که کمتر سخن بگویند  شود، افراد یاد میرو میهر سخنِ نوآورانه با شک و انکار روبه

عمومی  بندی کنند که کمتر مورد حمله قرار گیرد؛ آنگاه میدانِ یا سخنانِ خود را طوری قالب

اعتمادِ  اجتماعی: گردد. دوم، کاهشِ سرمایه１ ریسک بدل می و بیای به فضایی از سخنان کلیشه

عی، امکانِ اجتما یابد. بدون سرمایه１ بینِ افراد که شرطِ لازمِ هر اقدامِ جمعی است، فرسایش می

ئلِ ریزیِ جمعی برای حلِ مسا گرا، اعتراضیِ معقول یا حتی برنامه های عمل تشکیلِ ائتلاف

 .یابد دینی تقلیل میطرز بنیا عمومی به

 

خانمان سوزترین کارکرد برچسب متوجه ایجاد اضطرار از دست دادن هویت فردی و فشار 

 است. « همسان شدن با هنجار مورد انتظار جمع با گفتمان غالب»به 

 

 در این جا بایسته است تا به تمایز ظریف سه مفهوم توجه داشته باشیم:

 3نرمال سازی -1

 

تر در تبدیل عمل غیرعادی به امر عادی یا بالعکس این مفهوم به گونه ای فوکویی است و بیش

 رابطه با قدرت و انضباط مورد نظر است. 

                                            
1

Moral herd  2

Labeling  3

Normalization  



  

 4هنجارسازی -2

 

ارزشی در این جا مورد توجه است. برچسب ها دقیقا  \ساختن و تحمیل هنجارهای رفتاری 

 در این میدان عمل می کنند. 

 برچسب زنی -3

 

« وجود حقیقی»در نظریه انتخاب اجتماعی و جامعه شناسی انحراف، برچسب زدن فرد را از 

 تقلیل می دهد. « هویت تحمیلی»به یک 

 

ن به بنابر این برچسب نه توصیف واقعیت که ابزاری برای تحمیل هنجار و تقلیل پذیری انسا

ار به پذیرش نقش توده و یک قالب از پیش ساخته است؛ سازوکاری که در نهایت فرد را مجبور

 در نظم موجود می کند. 

 

 ا برتوان سه عامل ر صورت خلاصه، می اما چرا این پدیده تا این اندازه فراگیر شده؟ به

 کنند. شمرد که همدیگر را تقویت می

 

جمعیِ  تلاطمِ گذشته، حافظه１ های سیاسیِ پر تجربه«: اعتمادی تاریخیِ بی تجربه１»اول،  -

 اند. بدبینی را شکل داده

اقتصادی  ؛ در بحرانی که منابع محدود است، تعبیرِ منفعتِ سیاسی یا«اقتصادِ تعبیر»دوم،  -

مدت  لندباندیشی جای بحثِ  مدت کوتاه -شود از هر سخنِ رقیب به یک واکنشِ طبیعی بدل می

 گیرد.  را می

های تند را ها برچسب های دیجیتال و الگوریتم رسانه«: ندهده فناوریِ شتاب»سوم،  -

 .کننددهند و پیچیدگیِ بحث را تنبیه می پاداش می

 

یا کنشگران محلی  -نفکران وشر –پویااندیشان در مقامِ مثالِ عینی، هنگامی که گروهی از 

کنند، آن طرح های آموزشی پیشنهاد میاصلاحات محلی یا برنامه طرحی برای گفتگو درباره１

 هبمردم القاء شده به روانیِ  １که مورد بررسیِ منطقی قرار گیرد، در چرخ اغلب پیش از آن

 شود. بندی میطبقه« حامیِ فلان جناح»یا « نمایشِ دشمن»عنوان 

 

ای که هر شود؛ اما جامعهطلبی با روحِ تازه و خلاق زاده می که فرهنگِ عظمتگفت نیچه می

ماند. افزون بر این،  ت و خلاقیت باز میکند، از زایشِ عظمسرعت تضعیف می خلاقیتی را به

فهمم که  یابد: من تنها زمانی می در نگاهِ هگل، خودآگاهیِ جمعی در مناسباتِ متقابل تحقق می

اعتبار شود، میدانِ این  سخن بگوید و پاسخ دهد؛ اما اگر دیگری پیشاپیش بیدیگری هم 

  .ماند شود و خودآگاهی جمعی فقیر میمی تعطیلدیالکتیک 

 

نیست؛ « اهلج»عنوان افرادِ ساده یا  معنای نقدِ مردم به زنی لزوما به نقدِ این عادتِ برچسب

ایم، این رفتار را وجود آورده بلکه باید با احترام کامل نسبت به دشواریِ تاریخی و روانی که به

ساز عنوان یک بیماریِ جمعی تشخیص دهیم. خواندنِ این وضعیت در بسترِ تاریخ نیز درمان به

 توانیم راه ای از تجاربِ واقعی است، می هفهمیم که رفتارِ ما معلول مجموع است: وقتی می

 حِ انسانتقبی»ترین تفاوتِ میان  گو بیندیشیم. این مهم و هایی جهت گشودنِ فضای اعتماد و گفت

 .ست «تشخیصِ ساختارها»و « ها

                                            
4

Normative Structuring  



  

 

 بنابراین چه باید کرد؟ 

 

ل نیست؛ نفسه ضدِ عق تردید فینیاز است «. آموزشِ ظرفیتِ تردید سازنده»نخست، به 

اند. آنچه خطرناک  ها از ابزارهای عقلانیتِ مدنی پرسشگری، نقد سازنده و بررسی پشتوانه

شایسته است شود. کند و بدل به ابزارِ نفی میاست، تردیدی است که عملکردِ عقل را متوقف می

من  أساسا بودن خود را به شکلی بسیار شدید به پرسشگری پیوند زنیم. من پرسش می کنم، پس

ها و هم در سطحِ مدارس  هم در سطحِ رسانه —فرهنگی و آموزشیِ مختصر  یک برنامه１هستم. 

را « سلبِ مفید»و « شکِ مفید»گذاری میان  های تمایز که از کودکی روش —ها  و دانشگاه

 طور خاص نحوه１  زنی را به چالش بکشد. این برنامه باید به تواند برچسبآموزش دهد، می

تر  صورت نقادانه ها و تکنولوژی را به مردم بیاموزد تا شهروندان بتوانند به کارکردِ رسانه

 .ها را بررسی کنندپیام

 

های سیاسی صرف( مانند  های اعتماد نهادی: وقتی نهادها )غیر از نهاد دوم، تقویتِ مکانیزم

 و  واسطه را بازی کنند و گفتای، یا نهادهای مدنی محلی، نقشِ های حرفه ها، انجمن دانشگاه

. این می یابدشده و شفاف ترتیب دهند، امکانِ بازسازیِ اعتماد افزایش  دهی گوهای سازمان

نه در فضای  -ها باشند  توانند محملِ مناسبی برای بررسیِ ادعاها و آزمایشِ طرح نهادها می

دهیِ  به اهمیت نهادها در شکل ای، بلکه در فضای تحقیق و دیالوگ. هگل رسانه زده１ شتاب

 .یابد که افراد در قالبِ نهادها عمل کنند کند: آزادی وقتی تحقق میآزادی اشاره می

 

را ارزش « گو و امکانِ گفت»که  پویااندیشانسوم، ضرورتِ پرورشِ رهبریِ اخلاقی و 

نیاز داریم که نه بداند: نیچه از ضرورتِ خلاقانِ فرهنگی سخن گفت؛ امروز ما به افرادی 

اعتنای بالا، بلکه میانجیانی اخلاقی و مدنی باشند که  شرکتیِ ایدئولوژیک باشند و نه استادِ بی

هایی خلق کنند که در آن ها را به چالش بکشند و پلاتفرمگذاریِ برچسب درستی نشانه بتوانند به

 .پذیر شوند نقدِ سازنده و اعتمادی معقول به هم امکان

 

محصولِ شرایط تاریخی، « های وطنیگلمپ»ادبی، باید گفت که  - بندیِ تحلیلی قامِ جمعدر م

اند و  ترسِ ما از فقدانِ امنیتِ هویتی ها آینه１ ایم. آن اند که ما با آن زیستهروانی و فناوری

 - جمعی چون هر نمادی از ترسِ -ها نیز سرانجام، مانعِ تحققِ اتحادِ عملیِ ما. اما همین گلمپ

زمانِ آموزشی، نهادی و رهبریِ  اند. درمانِ اجتماعی نیازمندِ اقداماتِ هم قابلِ شناسایی و درمان

  .اخلاقی است

 

زن باید با زبانِ  پسندِ تند و برچسبتر از آن، نیازمندِ تغییرِ زبانِ عمومی است: زبانِ مردم مهم

ظرفیتِ پذیرشِ خطا و اصلاح را در خود  جا شود؛ زبانی کهپرسشگر، فروتن و کنجکاو جابه

 .داشته باشد

 

سازیِ بزرگ: در سطحِ کوچک،  پیشنهادِ نهایی من ترکیبی است از سیاستِ کوچک و فرهنگ

طرفی و شفافیت داشته  های بی های محلی گفتگو که ضمانتپلتفرم - «فضاهای آزمون»ایجاد 

مدت در آموزشِ  گذاری طولانیسرمایه تواند اولین قدم باشد. در سطحِ بزرگ،می-باشند

شهروندی که محورهای آن نقدِ سازنده، تفکیکِ منافع از هویت، و تمرینِ گوش دادن فعال باشد، 

ها، جامعه همچنان آننظر آیند، اما بی کننده به بر و خسته ها شاید زمان ضروری است. این گام

 .ها و سوءظن خواهد مانددر دامِ برچسب

 



  

 : نماید که عزیزانرا تقدیم حضور شما ایانِ این متن، لازم است این پیام روشن و مستقیم در پ

 

های تاریخیِ آنان؛ بلکه دعوتی صفتی نه تهاجم به مردم است و نه نفیِ تجربه نقدِ رفتارِ گلمپ

تمایز گذاریم، در  به بلوغِ جمعی و امکانِ اتحاد است. اگر ما نتوانیم میانِ فراست و سوءظن

عملِ جمعی شکست خواهیم خورد؛ و اگر این شکست ادامه یابد، هر طرحِ اصلاحی و هر 

وگوی ابتکارِ مدنی محکوم به ناکامی خواهد شد. از این رو، بازسازیِ اعتماد و تمرینِ گفت

  .، بلکه شرطِ بقایِ سیاسی و اخلاقیِ ماستنیست صادقانه، امری لوکس یا فرعی


